Helena Wielowieyska, Medee rodzq sig co dzien, , Teatr” 1964 nr 23.

W repertuarze teatru czestochowskiego, dobieranym pod katem wspotczesnej problematyki,
"Medea" Jana Parandowskiego zajmuje odrebne miejsce.

Przede wszystkim - wystawiona w drugim sezonie dyrekcji Augusta Kowalczyka, a wiec w okresie
trwajacego w najlepsze "eksperymentu" - petni funkcje klasyki. Predestynuje ja do tego sam temat,
zaczerpniety z greckiego mitu, a takze styl i jezyk - klasyczna polszczyzna Parandowskiego. Ale
nie ze wzgledu na swoje mitologiczne pochodzenie i greckie realia jest chetnie, a nawet z
entuzjazmem przyjmowana w Czestochowie przez mlodego widza.

Zagadnienie zgodnosci fabuly "Medei" z mitologia, a nawet "Mitologia" Parandowskiego moze by¢
rozpatrywane z pozytkiem w szkole, natomiast dla dorostego widza, nie filologa, byloby to zajecie
rownie interesujace jak bezinteresowne, gdyz prowadzace donikad. Bo Parandowski inaczej
traktuje mit niz inni pisarze, rowniez zakochani w antyku lub podkarmiajacy nim swojq wyobraz-
nig. Mit nie jest u niego katalizatorem, wyzwalajacym filozoficzng prawde o cztowieku i jego losie,
jak u Sartre'a, ani zrédtem logiczno-moralizatorskiego paradoksu, jak u Kotakowskiego, ani tym
mniej wygodna sztanca, przykladang do wspdltczesnosci jak u Giraudoux, ktoéry nieomylnie
inkasuje efekty komiczne, oparte na anachronizmach.

Parandowski postuguje si¢ mitem, aby opowiedzie¢ historie¢ wprawdzie nam wspodtczesna, ale
wyjatkowa, nie nadajaca sie do uogdlnien. Co prawda, jego mitologiczne imiona sa maskami,
pseudonimami naszych krewnych, przyjaciol, znajomych, a anegdota "Medei" historia, ktéra mo-
glaby sie zdarzy¢ na kazdym pietrze kazdej wielkomiejskiej kamienicy, ale tylko w tym
zestawieniu charakteréw, ktore przedstawia Parandowski. Bo w rzeczywistosci jego "Medea" jest
wspolczesnym dramatem psychologicznym, tragedia wynikla z takiego a nie innego zestawienia
charakterow. Mitologiczna maska zdarzenia i piekna, poetycka forma awansuja do rangi klasy-
cznej tragedii wypadki, ktore, opowiedziane ptaskim jezykiem przez ludzi we wspodtczesnych
kostiumach, zlozylyby sie¢ na jeszcze jeden melodramat, a podane nonparelem w gazecie nie
zajelyby naszej uwagi bardziej od innych komunikatow z zakresu kroniki sadowej. (Jak
Parandowski upoetycznia swojg opowies¢, mozna sprawdzi¢ chocby na relacji z tragicznego
zakonczenia watku Medei: moze to by¢ potrdjna Smierc¢ matki-dzieciobojczyni, moze by¢ i odejscie.
Rzecz jest pigknie wieloznaczna).

Wracajac do podskérnego nurtu "Medei", ktdry plynie wspolczesnym rytmem, mozna by tak,
wulgarnie, przedstawi¢ fabule, ktéra codziennie powiela zycie: obdarzona wybitnymi
zdolno$ciami, ustosunkowana, dobrze osadzona w swoim $rodowisku kobieta, pomaga
mezczyznie, ktdry jest w jej kraju cudzoziemcem i cztowiekiem nieznanym. Dzigki niej, dzigki Me-
dei Grek Jazon robi kariere, po czym wraca do Gregji, zabierajac ze soba Medee. Tu, przeszczepiona
nagle do innego srodowiska, Medea staje si¢ intruzem, tym ucigzliwszym, im jest silniejsza
indywidualnoscia. Bo "inno$¢" Medei to skutek w réwnej mierze obcego pochodzenia jak i osobni-
czej oryginalnosci. Ta innos¢ przecigtnemu zjadaczowi chleba z otoczenia meza wydaje sie
poczatkowo dziwactwem, pdzniej coraz bardziej pietnem zbrodni. Jazon, jak i Medea, to nie zaden
potwor, tylko normalny czlowiek postawiony w specjalnej sytuacji. Wdziecznos¢ i podziw,
nalezne Medei, coraz bardziej mu cigza. Od pieknej i madrej Zony, od uczu¢ wdziecznosci i
podziwu, jakie jej sie od niego stusznie naleza, odpoczywa w towarzystwie mlodej, ubdstwiajacej
go panienki, przy ktorej nie musi sie wysila¢. Nie bez wpltywu na jego uczucia jest rowniez
spoteczny konsens nowego stanu rzeczy i spoteczna sytuacja panienki. Czym w Kolchidzie byta
Medea, tym w Koryncie - Kreuza; nawet czyms wiecej, bo nastepczynia tronu. I oto przed Jazonem-



wyghancem otwieraja si¢ perspektywy najwyzszych zaszczytow, przed Jazonem-mezem -
perspektywy spokoju przy boku potulnej, stodkiej zony, odpoczynku od cudzoziemki,
intelektualistki czy czarownicy, ktdra los napietnowat innoscia.

"Medea" jest utworem kameralnym; mimo ze przedstawienie telewizyjne zdobylo stusznie na
festiwalu Telewizji pierwsza nagrode, na scenie czestochowskiej wypadlo, moim zdaniem,
ciekawiej. Scenografia Zofii Goéralczyk w znacznej mierze kolorem wtasnie podkreslata odrebnos¢,
gwattownos¢, moze nawet barbarzynstwo krélewny z Kolchidy, jej wyobcowanie ze $rodowiska
Grekow. Umitowaniu harmonii, spokoju, regularnosci zycia i upodoban Koryntian przeciwstawia
autor, a za nim scenograf, wewnetrzny niepokoj, namietnosc i romantyzm potboskiej a potdzikiej
i bajecznej uciekinierki z Kolchidy. Sprzecznosci te ukazuje dialog dwdch rywalek przy krosnach;
regularny ornament tkaniny okresla charakter Kreuzy, dobrze wychowanej, statecznej panienki
greckiej. W teatrze czestochowskim jest to kluczowa scena: spigecie dwoch racji, dwoch
przeciwstawnych charakteréw. W tym dialogu zaréwno Krystyna Wodnicka jako Medea, jak i
Barbara Bargietowska w roli Kreuzy wykazuja si¢ kunsztem aktorskim i szlachetna dyskrecja.
Aleksander Strokowski jako rezyser inteligentnie podkreslat te partie tekstu ktore stwarzaty okazje
metaforycznego odczytania.

"Medea" Teatru Dramatycznego w Czestochowie jest przedstawieniem wyréwnanym aktorsko, ze
wymienie jeszcze tylko Augusta Kowalczyka - Jazona i Wiestawa Tomaszewskiego - Kreona.

Przedstawienie to mogloby $miato konkurowac na festiwalu wroctawskim ze wspdtczesnymi
sztukami psychologicznymi; twarz wspotczesnego cztowieka wyglada spod antycznej maski nie
natretnie - jak u niektérych innych pisarzy - ale nieodmiennie i stale.



